
 

Michele Accettella 
 
 
 

 

 

 

 

LA STOFFA DEI SOGNI 
COMPRENDERE L’OPERA ONIRICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IP - Independently Published 
 

  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ⓒ 2026 Michele Accettella, Roma 

Tutti i diritti sono riservati 

 
 

Nessuna parte di questo libro può essere riprodotta, 
memorizzata o trasmessa in alcuna forma o con alcun mezzo, 
elettronico, meccanico, in fotocopia, in disco o in altro modo, 

compresi cinema, radio, televisione, senza autorizzazione 
scritta dell’autore. 

 
 

ISBN KDP 9798302434685 
 

IP - Independently Published 
 
 

Credits: Serene Girl with Clover Crown. Dreamy Art -  
The Singularity 

Image licensed under Adobe Stock Extended License (ID: 65272937) /  
All rights reserved. 

 
 

 
www.micheleaccettella.com  



 
 

 
A mio figlio Angelo, 

che possa sognare sempre 



INDICE 
 

INTRODUZIONE ....................................................................... 7 

I. LO SCENARIO ..................................................................... 23 

I.1.  IL DIVENIRE DELLA FORMA. IL SOGNO 
NECESSARIO ....................................................................... 25 

I.2.  IL SOGNO RACCONTATO.  LA 
COMPOSIZIONE DELL’OPERA ONIRICA ................ 47 

I.3.  LA STOFFA DEI SOGNI E IL NON-FINITO....... 65 

II.  ATTUALIZZAZIONE ....................................................... 77 

II.1.  IL SOGNO “TRA” PROCESSI PSICHICI  
VISIBILI E INVISIBILI ...................................................... 79 

II.2.  COMPRENDERE UN SOGNO.  L’OPERA DEL 
CONTAGIO ........................................................................... 91 

II.3. ATTRAVERSAMENTI. CLINICA DEL SOGNO
 ................................................................................................ 103 

III. OLTREPASSAMENTI .................................................... 121 

III.1. UN CORPO SOGNA.  FUNZIONI 
NEUROPSICOLOGICHE  DEL SOGNO E DEL 
SOGNARE ........................................................................... 123 

III.2.  LA PSICOLOGIA COL MARTELLO. 
SCOLPIRE LA PERSONALITÀ  ATTRAVERSO IL 
SOGNO ................................................................................. 137 

III.3. IL SOGNO COME CONFIGURAZIONE 
METASTABILE DEL SÉ .................................................. 145 

CONCLUSIONI ...................................................................... 155 

BIBLIOGRAFIA .......................................................................159 

 

  



7 
 

INTRODUZIONE 
 
 

“È assolutamente vero che la ragione per cui non 
ho potuto continuare a collaborare con Freud è 
stata che ogni cosa nella sua psicologia era riduttiva, 
personale e considerata sotto l’angolo visuale della 
rimozione. Una cosa che mi sembrava 
particolarmente impossibile era il trattamento 
freudiano dei sogni, che mi appare come una 
distorsione dei fatti.” 
(C.G. JUNG, Lettera al Dr. Smith Ely Jelliffe del 
24.II.1936) 

 
“Debbo concludere che, per tutta la durata dello stato 
di sonno sappiamo di sognare, con la stessa certezza con 
cui sappiamo di dormire.” 
(S. FREUD, L’interpretazione dei sogni) 

 
 

In questo momento siete svegli o state so-
gnando? Ne siete sicuri? Come fate a essere si-
curi di non sognare di leggere questo libro? La 
domanda vi sembrerà sciocca, una provoca-
zione, ma a dire la verità non è così facile di-
stinguere lo stato della veglia da quello del so-
gno (quantomeno da un punto di vista sogget-
tivo). La conclusione cui giunge Freud, ripor-
tata in esergo, è quanto mai puntuale: mentre 
dormiamo sappiamo di sognare con la stessa 
certezza con la quale sappiamo di dormire.  



8 
 

Sognare vuol dire ritrovarsi in un altro 
mondo, in uno stato particolare del Sé1, nel 
quale la nostra coscienza è organizzata qualita-
tivamente (e quantitativamente) in maniera di-
versa da quella della veglia. Al risveglio non ne 
sappiamo nulla di questa condizione del so-
gnare, di questo stato onirico; ed effettiva-
mente dobbiamo ammettere che, nel mo-
mento in cui prendiamo coscienza di aver so-
gnato, stiamo compiendo un’operazione al-
quanto curiosa e particolare: come possiamo 
raccontare di aver sognato se sogniamo du-
rante il sonno in uno stato di coscienza tutt’al-
tro che vigile?  

Secondo Paul Valéry è il dubbio l’elemento 
che ci aiuta a distinguere lo stato della veglia da 
quello del sogno, poiché «Nel sogno, il possibile 
non esiste.» (Valéry 1973, p. 323): 

 
1 Nel corso del testo si fa ricorso all’espressione “stato del Sé” per 

indicare l’attuale configurazione simbolico-strutturale del Sé: 
la condizione metastabile della totalità psichica che com-
prende la coscienza e l’inconscio. Il Sé in Jung è considerato 
come un concetto empirico: «Il volume complessivo di tutti i 
fenomeni psichici nell’uomo. Esso rappresenta l’unità e la to-
talità della personalità considerata nel suo insieme [...]. Esso ab-
braccia ciò che è oggetto dell’esperienza e ciò che non lo è, os-
sia ciò che ancora non è rientrato nell’ambito dell’espe-
rienza [...]. Poiché la totalità, che consta di contenuti sia co-
scienti che inconsci, è un postulato, il suo concetto è trascen-
dente [...] solo in parte può venire descritta, ma che per quel che 
riguarda l’altra parte rimane pro tempore inconoscibile e non 
delimitabile. [...] [Il Sé] possiede tanto un aspetto cosciente 
quanto un aspetto inconscio.» (Jung 1921, p. 377).  



9 
 

 
«Per definizione, quando posso dubitare se sono sveglio 
o se sogno, io sono sveglio [...]. Sognare è credere 
senza scelta, senza motivo, negativamente, credere a 
causa della latente impossibilità di dubitare.» (Valéry 
1973, pp. 153-4).  

 
Quando dormiamo l’Io della veglia spro-

fonda e con esso il tipo di coscienza diurna ri-
ferita all’Io viene meno; nello stato psico-fisico 
cui accediamo non esiste alcuna forma di dub-
bio, tutto è sogno, tutto è reale: «Il sogno è il fe-
nomeno che noi osserviamo soltanto durante 
la sua assenza. Il verbo sognare quasi non ha 
“presente”.»2 (Valéry 1973, p. 204).  

William James, già agli inizi del Novecento, 
si poneva la stessa questione definendo il so-
gno ricordato l’evidenza di un sub-universo an-
nesso al mondo della veglia. Per James l’uni-
verso del sogno apparterrebbe alla metà 
dell’universo totale; l’altra metà, con le sue per-
cezioni, all’universo della veglia. Scrive James 
nei suoi Principii di psicologia: 

 
2 Per Paul Valéry: «L’uomo sveglio è colui per il quale non tutte 

le combinazioni proposizionali hanno un senso. Il sognatore 
sopprime la difficoltà tramite immagini non intellettuali ma 
quasi reali. La loro pseudo-realtà sostituisce il senso che esse non 
hanno.» (Valéry 1973, p. 213). Essere svegli, dunque, vuol dire 
avere a disposizione alternative di senso possibili, alcune delle 
quali si ha la possibilità di ritenerle non valide. 



10 
 

«Il mondo dei sogni è il nostro mondo reale, finché 
dormiamo, perché allora la nostra attenzione abban-
dona il mondo sensibile. Per converso durante la ve-
glia la mente abbandona il mondo dei sogni, che di-
venta perciò irreale. Se un sogno, però, ci perseguita e 
richiama la nostra attenzione, durante il giorno, può 
darsi benissimo che esso permanga nella nostra co-
scienza come una specie di sub-universo annesso al 
mondo della veglia. [...] Tutte le nostre teorie, non 
quelle soltanto circa il soprannaturale, ma così pure 
quelle filosofiche e quelle scientifiche, agiscono come 
i sogni nel dare origine a gradi diversi di credenza a 
seconda della diversità delle menti.» (James 1890, p. 
657, n. 1). 

Al risveglio il nostro stato psico-fisico cam-
bia e quel che resta del sogno è un’impressione, 
un’impronta mnestica che la nostra coscienza 
vigile traduce in un insieme di immagini, 
suoni, pensieri, emozioni, dialoghi e, in casi 
più rari, sapori e odori. Tant’è che a pensarci 
bene sogniamo in uno stato di coscienza parti-
colare: non siamo del tutto inconsapevoli, ma 
non siamo neppure vigili3. Certamente mentre 
sogniamo non sappiamo di sognare, anzi, 

 
3 Caso particolare sono i cosiddetti “sogni lucidi” dove, durante 

il sogno, il sognatore è consapevole di sognare e, in certe con-
dizioni, è in grado anche di orientare intenzionalmente la 
trama del sogno (per un approfondimento utile rimando al te-
sto di Francesco Tormen, Con gli occhi aperti. Il sogno lucido tra 
neuroscienze ed esperienze contemplative. Opera indicata in biblio-
grafia). 

 



11 
 

siamo immersi in quello stato del Sé che defi-
niamo onirico. Affermiamo di aver sognato 
soltanto al nostro risveglio quando, attraverso 
un atto interpretativo, registrando una diffe-
renza di stati, riconosciamo come sognante lo 
stato precedente, tanto da esclamare: “Ah, 
ecco! Era solo un sogno.” 

Sognare è prima di tutto un evento naturale, 
un’esperienza psico-fisica non intenzionale 
che si verifica durante il sonno. Nel Seminario 
sui sogni dei bambini, tenuti tra il 1936 e il 1941 
presso il Club psicologico di Zurigo, Jung lo dice 
puntualmente: 
  

«[...] il sogno è un fenomeno naturale. Non è intenzio-
nale. Non lo si può spiegare da una psicologia dedotta 
dalla coscienza. Ha un determinato tipo di funziona-
mento che non dipende dalla volontà, dai desideri, da 
intenzioni o mete dell’Io umano. È un evento non in-
tenzionale, esattamente come lo sono tutti gli eventi 
della natura. Non possiamo supporre che il cielo si ri-
copra di nuvole proprio per farci un dispetto: sempli-
cemente succede. (Jung & Meyer-Grass 1987, p. 12). 
 
Il sogno è un naturale e autonomo prodotto 

psico-fisico di tipo emergente: si genera sponta-
neamente a partire da uno sfondo complesso 
irriducibile. Il sogno emerge alla coscienza, si 
manifesta, accade. Emerge al nostro risveglio 
manifestandosi come una creazione psichica 
(Jung 1916/1948, p. 257) e, per la sua specificità 



12 
 

soggettiva, si esprime in un tempo storico spe-
cifico e puntuale per il sognatore, con caratte-
ristiche, forme, modi e contenuti che hanno a 
che fare, direttamente o indirettamente, con la 
personalità del sognatore; tutti aspetti certa-
mente non dissociabili dalla sua condizione at-
tuale. Lo spiega bene Jung quando afferma 
che: 

 
«Il sogno è un frammento di attività psichica “involon-
taria” che è cosciente esattamente quel tanto che gli 
occorre per essere riprodotto in stato di veglia. Tra i 
fenomeni psichici il sogno è quello che forse offre il 
massimo di elementi “irrazionali” [...].  Di regola il so-
gno è una creazione singolare e strana, caratterizzata 
da molte “cattive qualità”: l’assenza di logica, una dub-
bia moralità, una conformazione sgradevole e un evi-
dente controsenso o assurdità. Per questo lo si liquida 
volentieri come un qualcosa di sciocco, privo di senso 
e di valore.» (Jung 1945/1948, p. 304). 

 
A partire da questa qualità soggettiva 

dell’opera onirica, questo libro propone uno 
sguardo — e un invito — alla comprensione del 
sogno, tentando di compiere una distinzione 
netta con il procedimento dell’interpretazione. 
Si porrà l’attenzione su quel particolare feno-
meno diurno chiamato racconto onirico (testo 
onirico), l’unico sogno davvero accessibile alla 
coscienza vigile, che resta certamente, qual-
cosa di diverso dall’evento onirico. 



13 
 

Siamo abituati a tentare di assegnare al so-
gno un’interpretazione — percorrendo l’alveo 
della tradizione oracolare —, attraverso l’idea 
che un sogno sia portatore di un messaggio la-
tente e oscuro che debba essere decifrato. Il 
tentativo, in questo modo, sarà quello di ricon-
durre i contenuti del sogno a un almanacco di 
elementi culturalmente condivisi che possono 
restituire una lettura di senso plausibile a 
quella iniziale, irrazionale, bizzarria del testo 
onirico4. Provare a seguire la strada interpreta-
tiva di un sogno ci porta a poter dire qualunque 

 
4 L’interpretazione del sogno orientata in senso epifanico per la 

quale una figura autorevole appare al sognatore pronunciando 
un messaggio profetico e divino appartiene alla tradizione che 
ci è pervenuta attraverso personaggi o pensatori come Artemi-
doro, Svetonio, Erodoto, Callimaco, Cicerone, Plinio il Vec-
chio, Sant’Agostino, Paolo di Tarso, Saffo, Galeno, Elio Ari-
stide, ecc.  Tra il XII e il XIII secolo alcuni pensatori dell’area 
cristiana occidentale iniziarono ad avere un atteggiamento 
nuovo verso il sogno, meno religioso e più in linea con la filo-
sofia contemporanea. Alla vigilia dell’illuminismo il sogno epi-
fanico inizia a estinguersi (almeno in Europa) per lasciare il po-
sto al sogno episodico: un modo di intendere il sogno come una 
sequenza di eventi appartenenti al mondo intimo del sogna-
tore. A partire da questo momento storico il sogno non corri-
sponde più al modello onirocritico antico, ma rappresenta il 
riflesso di ciò che accade nella psiche del sognatore (per un ap-
profondimento sulla storia del sogno si rimanda, per esempio: 
al libro di William Harris, Due son le porte dei sogni. L’esperienza 
onirica nel mondo antico; al capitolo Notte e giorno in Sonu Sham-
dasani, Jung e la creazione della psicologia moderna; al libro di 
Maurizio Bettini, Viaggio nella terra dei sogni; ai libri di Mauro 
Mancia, Il sogno e la sua storia. Dall’antichità all’attualità; e Il sogno 
come religione della mente. Opere indicate in bibliografia). 



14 
 

cosa su un sogno, un’infinita possibilità di let-
ture. Ma sappiamo bene pure che quando tutto 
è possibile nulla ha più significato. 

Seguendo Jung, possiamo dire che ogni in-
terpretazione è un’ipotesi, un tentativo di leg-
gere un testo ignoto (Jung 1931b, p. 161); ogni 
interpretazione è sempre soggetta al condizio-
namento dello stato e dei contenuti della co-
scienza dell’interprete. Il terapeuta, solo rinun-
ciando a ogni presupposto teoretico, aprendosi 
alla possibilità di scoprire ogni volta una nuova 
teoria dei sogni, può davvero cogliere con effi-
cacia il senso soggettivo di un sogno di un pa-
ziente, nella misura in cui ciò che viene propo-
sto intorno al significato di un sogno trova il 
consenso affettivo presso il paziente stesso 
(Jung 1934a, p. 66). 

Un sogno, nel suo apparire, spinge l’archi-
tettura attuale della coscienza del sognatore a 
oscillare, a destabilizzarsi, a sporgersi un po’ 
più in là rispetto al proprio limite5 e a rompere 

 
 
5 Nel testo si farà riferimento a due aspetti del concetto di limite. 

Da una parte il “limite” inteso come limes, come “barriera” (dal 
lessico militare); o anche come limen, inteso come “soglia”, 
dunque “apertura”, “inizio”, ma anche “chiusura” e “sigillo”. 
Dall’altra parte si tiene in considerazione anche il senso del “li-
mite” inteso, con Aristotele, come peras (πέρας), da cui “perime-
tro”, misura del limite, tratteggio e cornice che permette alla 
forma di emergere dallo sfondo, manifestarsi e, dunque, defi-
nirsi, in una condizione intelligibile. 

 



15 
 

il pregiudizio della rappresentazione. Per la 
coscienza vigile avere a che fare con un sogno 
significa essere assoggettati, trascinati e, inevi-
tabilmente, contagiati da qualcosa che è altro 
rispetto alla coscienza dell’Io. Si tratta di fare 
esperienza di una particolare configurazione, 
una modalità tipica del funzionamento della 
coscienza originata dalla provocazione subìta 
dall’impatto coi contenuti onirici.6  

Un sogno non può essere davvero interpre-
tato se a questo termine assegniamo il signifi-
cato relativo a un particolare processo della co-
noscenza che rinvia il dato a un insieme di si-
gnificati già noti: l’interpretazione, per questo, 

 
6 Secondo Jung lo stato di coscienza rappresenta una funzione o 

un’attività relativa al rapporto tra i contenuti psichici e l’Io. La 
coscienza origina dal riferimento che i complessi psichici 
hanno con il complesso dell’Io e sono sentiti come tali dall’Io; 
se non sono sentiti come tali, sono inconsci (Jung 1921, p. 435). 
Scrive Jung: «Per “Io” intendo un complesso di rappresenta-
zioni che per me costituisce il centro del campo della mia co-
scienza e che mi sembra possedere un alto grado di continuità 
e di identità con sé stesso. Perciò parlo anche di un complesso 
dell’Io. Il complesso dell’Io è tanto un contenuto quanto una 
condizione della coscienza, giacché un elemento psichico per 
me è cosciente in quanto è riferito al complesso dell’Io. Tutta-
via, poiché l’Io è solo il centro del campo della mia coscienza 
esso non è identico alla totalità della mia psiche, ma è soltanto 
un complesso fra altri complessi. Distinguo quindi fra l’Io e il 
Sé, in quanto l’Io è solo il soggetto della mia coscienza, mentre 
il Sé è il soggetto della mia psiche totale, quindi anche di quella 
inconscia. In questo senso il Sé sarebbe un’entità (ideale) che 
include l’Io.» (Jung 1921, p. 467). 

 



16 
 

non aggiungerebbe nulla a quanto già presente 
alla conoscenza del sognatore circa il proprio 
mondo interno o rispetto alle proprie traietto-
rie di senso se non, eventualmente, collocando 
e ordinando gli stessi dati all’interno di un’ar-
chitettura psichica già esistente. Se poniamo la 
giusta attenzione a un sogno, alla sua composi-
zione, al suo tenore emotivo, ai paesaggi, agli 
scenari, alle figure, ai dialoghi, alla struttura 
narrativa, se il nostro approccio al sogno si di-
spone all’insegna di un atteggiamento di na-
tura emergente, il dialogo7 che la nostra co-
scienza può instaurare con l’opera onirica di-
venta un’esperienza creativa, destabilizzante e 
provocatoria, il cui senso rinvierà inevitabil-
mente a una qualche forma di riconfigura-
zione psichica del sognatore.  

 
7 Il dialogos è qualcosa che si fa attraverso l’interazione tra due per-

sone. Si tratta di qualcosa di nuovo che non era presente all’ini-
zio, ma che emerge attraverso il dialogo in maniera creativa. 
David Bohm ce lo spiega bene: «In un dialogo nessuno tenta di 
rendere comuni certe idee o unità di informazione che gli sono 
già note. Piuttosto, potremmo dire che si produce qualcosa in 
comune, ovvero che si sta creando insieme qualcosa di nuovo. 
Tale comunicazione può condurre alla creazione di qualcosa 
di nuovo solo se le persone sono in grado di ascoltarsi libera-
mente, senza pregiudizio, e senza tentare di influenzarsi a vi-
cenda. Ciascuno dev’essere interessato prima di tutto alla ve-
rità e alla coerenza, in modo da essere pronto ad abbandonare 
le proprie vecchie idee e intenzioni ed essere pronto a passare 
a qualcosa di diverso, qualora ciò sia richiesto.» (Bohm 2004, 
p. 61). 

 



17 
 

Come un sintomo il sogno non significa, il 
sogno indica. Crea! Offre alla coscienza diurna 
la possibilità, non soltanto di ampliare il suo 
perimetro consapevole di senso ma anche, — e 
soprattutto —, di familiarizzare con una mo-
dalità del funzionamento psichico, un atteggia-
mento tipicamente simbolico. Si tratta, col so-
gno, di compiere un esercizio di permeabilità 
psicologica per la coscienza: l’Io della veglia 
deve imparare a sognare. 

Diversamente dal processo riflessivo dell’in-
terpretazione, la comprensione di un sogno pre-
vede un atteggiamento diverso da parte della 
coscienza. Comprehĕndere8, dall’etimo latino, si-
gnifica “contenere in sé”, “prendere insieme”. 
Si tratta di un movimento psichico antitetico: 
cosciente e intenzionale e, contemporanea-
mente, inconscio, fungente l’intenzionalità. 
Comprendere un sogno vuol dire stimolare la 
propria capacità di poter contenere, tenere in-
sieme e patire l’esposizione all’irrazionale, e a 
tutte le sue atmosfere, sensazioni, vissuti, im-
magini, dialoghi, ecc., che appaiono allo 
sguardo della coscienza. Non si tratta di stabi-
lire una relazione causale tra sognatore e con-

 
8 ‘Comprendere’, dal latino comprehĕndere: composto di cǔm ‘con’ 

e prehendere, ‘prendere’: ‘contenere, racchiudere, includere’. 
 



18 
 

tenuti del sogno, si tratta di approfondire l’im-
patto estetico (e dunque di senso) che, a partire 
dalla coscienza attuale del sognatore, si apre al 
campo delle possibilità attraverso l’opera del 
contagio. Si tratta soprattutto di cogliere i mo-
vimenti psichici che la coscienza produce di-
nanzi a un sogno, nel suo rapporto col com-
plesso dell’Io9, per leggerne i modi e le traiet-
torie abituali con le quali il sognatore manife-
sta la sua attuale visione del mondo. Compren-
dere un sogno vuol dire adoperarsi in una pra-
tica artigianale. È qualcosa che si fa come pro-
cesso attivo, un movimento dello sguardo co-
sciente che osserva e che sistematicamente 
dialoga con il testo onirico mediante i limiti e 
le potenzialità strutturali dell’attuale configu-
razione della coscienza del sognatore. 

Sarebbe utile provare a considerare che una 
delle funzioni del sogno possa essere proprio 
questa: la coscienza vigile, posta di fronte a 
un’opera onirica come fosse un’opera d’arte, è 
una coscienza che si affaccia al mondo irrazio-

 
9 In Jung un complesso psichico a tonalità affettiva definisce una 

struttura psichica minimale (e provvisoria) dotata di una ner-
vatura affettiva tipica, che lega e tiene insieme, per associa-
zione, rappresentazioni, pensieri e ricordi. Il grado di consape-
volezza che possiamo avere di un complesso è proporzionale 
alla capacità dell’Io di sostenere (e patire) il tono affettivo del 
complesso, stabilendo una relazione con esso.  

  



19 
 

nale del sogno esponendosi a una tensione af-
fettiva finalizzata all’acquisizione di un modo 
simbolico di funzionare, un atteggiamento di 
apertura al possibile come stato dell’essere. 

Dal lato della coscienza, comprendere un 
sogno, vuol dire avere a che fare con un feno-
meno che, per via della sua natura opalescente 
e irrazionale, sollecita le sue geometrie — ten-
denti alle definizioni riduttive —, a sperimen-
tare e assestarsi su nuove strutture di senso. La 
coscienza dell’Io posta dinanzi a un sogno è sti-
molata in senso analogico-creativo e portata a 
riorganizzarsi all’interno di una configura-
zione psichica globale nuova. Si tratta di af-
fiancare un approccio logico-causale tipico della 
veglia, un approccio analogico-acausale tipico 
dello stato sognante. Si tratta di fare propria la 
qualità dell’esperienza onirica, non solo come 
esperienza di un particolare stato del Sé ma, 
soprattutto, come configurazione possibile del 
Sé. 

Il sogno è un evento che riguarda la globalità 
della psiche10 concepito in senso emergente 
come manifestazione necessaria di una parti-
colare configurazione della complessità psi-

 
10 Per Jung vale la formula seguente: «psiche = coscienza dell’Io 

+ inconscio.» (Jung 1945b, p. 101). 
 



20 
 

chica generale, funzionale alla sua stessa auto-
regolazione11. Il sogno rappresenta l’espres-
sione morfogenetica attuale del Sé, una cristal-
lizzazione dinamica dell’assetto generale della 
psiche.  

Ma quali sono le condizioni-stimolo che de-
terminano la produzione onirica? E, soprat-
tutto, qual è la funzione del sogno e del so-
gnare? All’interno di questo lavoro, diviso in 
tre parti, si cercherà di descrivere e valorizzare 
il processo psichico cui è soggetta la coscienza 
alle prese con l’opera onirica. Una prima parte 
del libro è dedicata ai modi della composizione 
del sogno, al processo psicodinamico con il 
quale viene organizzata la composizione della 
forma visibile del sogno, la sua necessità natu-
rale e la sua emergenzialità. Una seconda parte 
è dedicata al processo della comprensione del 

 
11 Il tema dell’emergenzialità psichica appartiene al paradigma 

della complessità: un fenomeno non è riducibile alla somma 
delle sue parti, ma appare spontaneamente da un insieme di-
namico di relazioni interne ad un sistema. Una forma organiz-
zata emerge, tra le forme possibili, in maniera imprevedibile 
ma non in maniera casuale, poiché esiste un vincolo derivato 
dalle condizioni fluttuanti della struttura. Sul tema della com-
plessità si veda, per esempio di Edgar Morin, Il metodo 1. La na-
tura della natura; oppure La sfida della complessità. Sul rapporto 
tra emergenzialità e psicologia analitica vedi Joseph Cambray 
& Linda Carter, Psicologia analitica. Prospettive contemporanee di 
analisi junghiana, opere indicate in bibliografia. 

 



21 
 

sogno, al suo rapporto con le possibilità gene-
rali del sognatore attraverso il dialogo clinico. 
Una terza parte infine è dedicata allo sviluppo 
dell’atteggiamento simbolico della coscienza 
come stato e orientamento di senso maturabile 
grazie alla comprensione del sogno. 

Il modello della psiche a cui facciamo riferi-
mento è quello mosaicale o complessuale della 
psicologia analitica di Carl Gustav Jung. Lo 
sfondo antropologico, dunque, fa riferimento 
a un preciso modello dell’uomo che, interro-
gandosi su di sé e sul senso, è impegnato nella 
realizzazione ideale di una maggiore comple-
tezza psichica considerata come esercizio e 
compito esistenziale. Un processo che Jung ha 
definito di individuazione quale differenzia-
zione e sviluppo della personalità individuale 
in un essere psicologico distinto dalla psicolo-
gia collettiva e dalla norma. Il processo di indi-
viduazione coincide dunque, con l’evoluzione 
della vita psicologica cosciente passando attra-
verso l’acquisizione di un atteggiamento sim-
bolico. In questa prospettiva la comprensione 
del sogno può rappresentare una delle feconde 
occasioni di produzione di senso: un’espe-
rienza cui vale la pena rivolgere lo sguardo e la 
nostra attenzione12.  

 
12 Se vi state ancora chiedendo se siete svegli o state sognando di 

leggere questo libro, con Valéry, possiamo affermare che: 



22 
 

  

 
«Non si può sognare di leggere. [...] poiché non si può sognare 
lo scambio progressivo di segni e di sommazioni di segni vicini 
presi insieme che costituiscono la lettura.» (Valéry 1973, p. 252). 
Pertanto, più che soffermarci a valutare se davvero siamo sve-
gli o stiamo sognando, l’invito è quello di provare a imparare a 
sognare da svegli. 


	INTRODUZIONE

